
Die Vorstellungen davon, was „Armut“ bedeutet, sind 
historisch, gesellschaftlich, aber auch individuell sehr 

unterschiedlich. Das Statistische Bundesamt bezeichnet 
Menschen in Deutschland dann als „armutsgefährdet“, 
wenn sie weniger als sechzig Prozent des mittleren Ein-
kommens zur Verfügung haben. Was bedeutet das? Armut 
wird hier als relative Größe betrachtet. Sie wird ins Verhältnis 
zum Medianeinkommen in Deutschland gesetzt. Das heißt, es wird 
der Betrag ermittelt, der das Einkommen in Deutschland teilt: Die 
Hälfte der hier lebenden Beschäftigten verdient mehr als diesen 
Betrag, die andere Hälfte weniger. Alle, die mit ihrem Einkommen 
unterhalb von sechzig Prozent dieser Schwelle liegen, gelten als 
armutsgefährdet. Um es plastisch zu machen: Bezogen auf einen 
Ein-Personen-Haushalt galt man im Jahr 2024 unter einem Netto-
einkommen von 1378 Euro pro Monat als armutsgefährdet.
     Es gibt jedoch eine breite Debatte darüber, ob Armut relativ 
oder absolut gemessen werden soll. Misst man sie absolut, würde 
das bedeuten, zu sagen, dass ein Mensch eine bestimmte Summe 
braucht, um ein würdiges Leben führen zu können, unabhängig 
von der Einkommensverteilung in der Gesellschaft. Wie man Ar-
mut definiert, ist also hoch politisch, weil sich daraus natürlich 
Forderungen an die Politik ableiten lassen.  Und wie 
definierst du Armut? Ich würde eher damit beginnen, was eine 
Gesellschaft tatsächlich in der Lage ist zu produzieren. Die Tafeln 
werden überrannt von hungrigen Menschen, während die Super-
märkte randvoll sind mit Lebensmitteln, wobei das, was sich nicht 
verkauft, im Hinterhof in Containern entsorgt wird. Es wäre genug 
für alle da, das gilt sogar global. Nimmt man das zum Maßstab, 

wird sichtbar, dass der gesellschaftliche Modus von Produktion 
und Verteilung höchst dysfunktional ist. Der Kapitalismus – erst 
einige wenige Hundert Jahre alt – ist mit seinem Wachstumszwang 
eine regelrechte „Produktionspeitsche“. Wir kennen die Bilder von 
Butterbergen, Industriehalden oder das Phänomen, dass es zu viel 
Milch gibt, die dann die Bauern zwingt, unter ihrem Produktions-
preis zu verkaufen, wodurch sie Gefahr laufen, pleitezugehen. In 
früheren Gesellschaften gab es Krisen, weil es Mangel gab; im 
Kapitalismus haben wir Krisen, weil es Überfluss gibt.  
Armut wird häufig als individuelles Versagen dargestellt. 
Klar, diese Behauptung ist tief in den Köpfen verankert. Wir alle 
kennen diese Redewendungen: Ohne Fleiß kein Preis; jeder ist 
seines Glückes Schmied; jede kann es schaffen, wenn sie sich nur 
anstrengt. Das ist das Schmieröl für das berühmte Hamsterrad, in 
dem die Menschen sich in Konkurrenz zueinander abrackern.

Gleichzeitig gibt es jedoch auch die Einsicht, dass manche 
wirklich nichts dafür können. Das sind dann die „wirklich Bedürfti-
gen“ im Sozialsystem. Die, die „unverschuldet“ arm geworden sind, 
heißt es dann. Das verstärkt die Individualisierung von Armut, ein 
starkes Framing: Wenn es unverschuldete Armut gibt, ist der Rest 
selbstverschuldete Armut.  Liberale reformistische 
Ansätze zielen u. a. darauf ab, die „Startchancen“ zu ver-
bessern bzw. sich für „Chancengleichheit“ einzusetzen. Das 
Bildungssystem müsse sich ändern, Diskriminierung am 
Arbeitsplatz reduziert werden. Wie blickst du darauf? Auch 
die Kritik an mangelnder Chancengleichheit ist eine Form der Indi-
vidualisierung, obwohl sie erst mal als Klage über gesellschaftliche 
Zustände daherkommt. Es wird ja – durchaus zu Recht – moniert, 

Die politische Ökonomin Sabine Nuss erklärt, wieso Armut 
in einer Gesellschaft des Überflusses existiert und warum 
auch Sozialstaat und Chancengleichheit das Problem nicht 
an der Wurzel packen.

dass z. B. Herkunft und Geschlecht eine Rolle für die soziale Durch-
lässigkeit spielen, also dafür, wie leicht oder schwer es jemand hat, 
aufzusteigen. Kinder aus Arbeiter*innenfamilien haben es syste-
matisch schwerer, während Kinder aus reichen Familien oft auch 
reich werden, nicht zuletzt, weil sie erben. Schlechte Ausgangsbe-
dingungen sind durchaus ein Grund dafür, im Wettbewerb schlech-
ter voranzukommen, was dann dazu führen kann, in der Armut 
zu verbleiben. Deshalb bin ich nicht dagegen, sich für sogenannte 
Chancengleichheit einzusetzen. Man sollte sich aber darüber be-
wusst sein, dass das unter den gegebenen Verhältnissen immer auch 
eine implizite Befürwortung des Wettbewerbs ist und damit wider-
sprüchlich. Denn das ist einer der wesentlichen sozialen Handlungs-
modi für strukturelle Ungleichheit: Wo Wettbewerb, da Gewinner 
und natürlich auch Verlierer.  In Westdeutsch-
land wurden nach dem Zweiten Weltkrieg viele Maßnahmen 
eingeführt, um den kapitalistischen Wettbewerb sanfter 
zu gestalten, Stichwort „Soziale Marktwirtschaft“: Es 
galten höhere Steuersätze für Reiche und Unternehmen, 
während sozialstaatliche Maßnahmen die Konsequenzen 
etwa von Arbeitslosigkeit stärker abgefedert haben. Ja, die 
Sozialpolitik kann die ungleichen Verhältnisse abmildern – oder 
eben verschärfen. In den letzten Jahrzehnten haben wir Letzteres 
erlebt. Die Vermögenssteuer wurde nie wieder erhoben, nachdem 
das Bundesverfassungsgericht sie kassiert hatte, der Spitzensteu-
ersatz wurde abgesenkt etc. Gleichzeitig gibt es in Anbetracht der 
übrigens auch menschengemachten Inflation einen Reallohnver-
lust. Eine Möglichkeit, über Steuerpolitik die Ungleichheit etwas 
abzumildern, wäre, die Mehrwertsteuer abzuschaffen, z. B. auf 
Grundnahrungsmittel. Das ist eine Verbrauchssteuer und die sozial 
ungerechteste Steuer, da sie von allen Einkommensklassen bezahlt 
wird. Und natürlich sollte der Mindestlohn genauso wie die Sätze 
für Bürgergeld-Empfänger*innen stark erhöht und die Sanktio-
nen abgeschafft werden. Das wären alles sinnvolle Reformen. Die 
strukturelle Ungleichheit würde damit aber nicht abgeschafft. 

  Warum nicht? Wir leben ja immer noch in 
einer Klassengesellschaft, auch wenn viele denken, das sei Schnee 
von gestern. Eine Klassengesellschaft ist durch soziale Ungleichheit 
gekennzeichnet. Das bedeutet, sie ist nur fähig zur Korrektur, also 
zur Abmilderung der Härten, z. B. durch politische Reformen oder 
gewerkschaftliche Kämpfe. Je nach historischen Bedingungen. 
Die neoliberale Ideologie und Praxis der letzten Jahrzehnte hat 
Gewerkschaften geschwächt und den Handlungsspielraum von 

sozialer Politik eingeengt. Neoliberalismus ist und war ein Projekt 
der Verschärfung sozialer Ungleichheit. Diese Ungleichheit ist aber 
auch nicht ganz aufhebbar, solange die Klassenstruktur weiter 
existiert.  Was macht diese Struktur aus? Man kann 
das gut verstehen über die Frage, wer eigentlich über die Mittel 
bestimmt, die wir brauchen, um zu leben. Also: Wir müssen alle 
essen, trinken, wohnen, uns fortbewegen, das heißt: konsumieren. 
Das, was wir konsumieren, fällt aber leider nicht vom Himmel, 
sondern muss hergestellt werden. Womit stellen wir das her? 
Mit Maschinen, mit Werkzeugen, mit Computern, mit Naturres-
sourcen und so weiter. Das sind dann die produktiven Mittel. Wer 
über diese produktiven Mittel – das produktive Eigentum – ver-
fügt und bestimmt, hat recht viel Macht darüber, was produziert 
wird – und zu welchen Bedingungen, zu welchem Zweck, für wen 
wie viel und zu welchem Preis. Diese Entscheidungen haben eine 
enorme gesellschaftliche Auswirkung. Unternehmensmacht ist 
höchst konzentriert. Laut Bundesbank ist das Betriebsvermögen 
in Deutschland die am ungleichsten verteilte Vermögensgröße. 
   Du verstehst Reichtum und Armut als zwei 
Seiten derselben Medaille. Ja. Die privilegierten Personen, die 
über das produktive Eigentum verfügen, kaufen Arbeitskraft ein. 
Das können sie deshalb, weil es massenweise Menschen gibt, die 
selbst kein produktives Eigentum oder Kapital haben und deshalb 
gezwungen sind, ihre Arbeitskraft zu verkaufen. Diese Eigentümer 
bezahlen für deren Arbeit natürlich einen Lohn. Aber – und das 
ist die Krux – der Wert des Lohns liegt immer unter dem Wert, 
den die Lohnarbeitende im Arbeitsprozess neu erzeugt hat. Die 
Differenz zwischen dem bezahlten Wert und dem höheren neu 
geschaffenen Wert landet dann in der Bilanz des Unternehmens-
eigentümers als Gewinn. Mit anderen Worten: Es ist die Arbeit der 
vielen, die den Reichtum der wenigen erzeugt. Vermögen basiert 
auf der Aneignung fremder Arbeit.  Der berühmte 
Ausdruck, dass man sich „hocharbeiten“ kann, stimmt also 
nicht zwangsläufig? Die Individualisierung von Armut, die für 
Reichtum übrigens genauso gilt – Stichwort der clevere Investor –, 
basiert ja auf der Annahme, dass eigene Arbeit Eigentum schafft: 
Das Ergebnis deiner Arbeit gehört dir. Deshalb, so der Umkehr-
schluss: Wenn du wenig hast, hast du dich offensichtlich nicht 
genug angestrengt. Wir haben aber gesehen: Der Reichtum der 
wenigen entsteht durch die Aneignung der Arbeit anderer. Wenn ich 
das nicht erkenne, sondern der stillschweigenden Annahme einer 
grundsätzlichen Identität von Arbeit und Eigentum folge, dann ist 
das eine Form von Leistungsideologie, die gerade in Krisenzeiten 
zu erschreckenden Hasstiraden führen kann, wovon wir in den 
letzten Jahren genug gehört haben, etwa bei der Diffamierung der 
Bürgergeld-Empfänger*innen.  Dabei gehört ge-
rade Arbeitslosigkeit auch zum krisenanfälligen Kapitalis-
mus, oder? Ja, die Art, wie die Unternehmen in Konkurrenz und 
unter Bedingungen von Wachstumszwang wirtschaften, ist extrem 
krisenhaft, sie erzeugt in regelmäßigen Abständen mal mehr, mal 
weniger „überflüssige Menschen“, wenn diese z. B. nicht mehr als 

„Die Ungleichheit ist nicht 
aufhebbar, solange die 
Klassenstruktur weiter 
existiert.“

Es gibt liberale Ökonom*innen 
und Politiker*innen, die haben 
nicht nur mit Armut kein gro-
ßes Problem, sondern sehen  
darin sogar einen gewissen
Nutzen für die Gesellschaft.

IM HAMSTER-  
RAD DER
KONKURRENZ

Interview: Merle Groneweg

54 55 Dossier



rentabel gelten und dann auf der Straße landen. Das wiederum 
erhöht den Druck auf die Löhne insgesamt, weil die Arbeitenden 
gegeneinander stärker als sowieso schon um Jobs konkurrieren. So 
kann die Leistungsideologie ihre toxische Kraft entfalten. Es gibt 
liberale Ökonom*innen und Politiker*innen, die haben nicht nur mit 
Armut kein großes Problem, sondern sehen darin sogar einen gewis-
sen Nutzen für die Gesellschaft. In dieser Lesart ist Armut eine Art 
Ansporn: Niemand will da landen, lieber gibt man alles.  
Die Mehrheit der Menschen in Deutschland ist lohnabhängig 
und muss ihre Arbeitskraft verkaufen – aber diese Men-
schen leben, durch verschiedene Einkommenshöhen, dann 
doch teilweise in sehr unterschiedlichen Verhältnissen. 
Genau, es gibt eine starke Ausdifferenzierung in unterschiedlichste 
Einkommensschichten, quer darüber legen sich verschiedene Mi-
lieus. Eine Person mit akademischem Bildungshintergrund bspw., 
was das soziale Milieu beschreibt, muss nicht zwangsläufig gut ver-
dienen, was dann die Einkommensschicht meint. Historisch ist die 
Zusammensetzung der Klasse immer im Wandel. Ein beträchtlicher 
Teil der Lohnabhängigen kann übrigens seine Arbeitskraft nicht 
oder kaum verkaufen. Damit meine ich nicht kranke Menschen. Ich 
meine Menschen, die „ans Haus gebunden sind“, weil sie Kinder 
großziehen, kranke oder alte Angehörige pflegen oder oder oder. 
Sie sind vom Lohn abhängig, wie eben alle ohne Vermögen. Und 
dann sind sie aber zusätzlich noch von Personen abhängig, die ihnen 
etwas von ihrem Lohn abtreten. Oder vom Staat. In dieser doppelten 
finanziellen Abhängigkeit sind sie besonders vulnerabel. Das gilt 
übrigens nicht für alle. Reiche können Care-Arbeit outsourcen. 
Also hat auch das Patriarchat einen Klassencharakter.  
Was wäre eine Armutsbekämpfung, die über reformisti-
sche Ansätze hinausgeht? Man müsste als Einstiegsprojekt die 
soziale Infrastruktur massiv ausbauen und sie in eine öffentliche, 

demokratische und kooperative Selbstverwaltung übergeben, die 
nicht nur für hohe Qualität sorgt, sondern auch garantiert, dass der 
Zugang niedrigschwellig bleibt, idealerweise umsonst. Das würde 
schon mal sehr viel weniger abhängig machen von den Härten des 
Marktes. Perspektivisch müsste eine solche Produktionsweise, 
die sich jenseits vom Tausch Ware gegen Geld vollzieht und statt 
Gewinnmaximierung das Bedürfnis aller Menschen in den Mittel-
punkt stellt, sukzessive alle Lebensbereiche ergreifen. 

Sabine Nuss ist politische Ökonomin und Autorin.  
Sie schreibt, spricht und podcastet u. a. zu den Themen 
Eigentum und Vergesellschaftung. Ihre Texte und  
Vorträge sind im Netz dokumentiert unter sabinenuss.de

NAH- 
AUFNAHME: 

ASCHEN-
BECHER
A ls Pubertierende soll man sich ja für alles Mögliche schämen:  

Körper, Haut, Klamotten, Sexualleben – es sei denn, man hat 
die „richtigen“ Versionen davon. Wofür man sich z. B. aber auch 
schämen soll, ist, wenn man arm ist. Besonders äußert sich das an 
fehlender Teilhabe: Man kann gar nicht dazugehören, weil alles 
Geld kostet – Eis essen gehen, in Sportvereinen trainieren, goldene 
Creolen bei H&M kaufen oder Instrumente zum Bandgründen.

Das alles oder vieles davon geht nicht, wenn man arm ist. 
Und die kapitalistische Zurichtung sorgt dafür, dass man keine 
Solidarität erfährt, sondern gemobbt wird. Also erfindet man 
Ausreden, lügt, verheimlicht. Die eigene Herkunft darf kein Pro-
blem sein, das alle angeht, sondern soll ein persönliches sein und 
privat bleiben.

Doch seit einiger Zeit ist es ein neues Distinktionsmerkmal, in 
Armut aufgewachsen zu sein. Im Internet wird darum gebattelt, wer 
eine prekärere Herkunft aufzuweisen hat und somit authentischer 
ist. Wer mehr gestruggelt hat in der Schule, an der Uni, beim Erler-
nen kultureller Codes, wer cooleres „Arme Leute“-Essen kennt und 
wie schwer es ist, sich als einzige*r Vertreter*in der eigenen Her-
kunftsklasse „hochzuarbeiten“. Seitdem der französische Soziologe 
Didier Eribon mit seinem Buch „Rückkehr nach Reims“, in dem es 
um dieses Thema geht, in Deutschland sehr erfolgreich war, ist es 
für Verlage auch hierzulande schick, einigen von uns Buchverträge 
und Öffentlichkeit zu „schenken“. Wir sollen jetzt mal erzählen, wie 
wir es geschafft haben, falls wir es geschafft haben. Für den Rest 
gibt es noch die Dokus mit Nahaufnahmen von Aschenbechern und 
Pfandflaschen plus Witze über Dialekte.

Die neuen Bücher über Klassismus, Armut und Herkunftsscham 
sind immer Rückschautexte: So war es damals bei mir, so schwer 

Seit es Armut ins Marginalisierungsbingo geschafft  
hat, gefallen sich Verlage darin, Bücher zu dem Thema zu 
 veröffentlichen. Ändern tut das eher nichts.

hatte ich es, meine Eltern hatten es sogar noch schwerer, und jetzt 
bin ich Teil der Mittel- oder Oberschicht und schaue noch mal 
zurück. Unter diesen Büchern gibt es sicher welche, die armen 
Menschen Kraft geben, ihnen die Sichtbarkeit verschaffen, die 
sie sich wünschen. Viele von ihnen richten sich allerdings an ein 
bürgerliches Publikum und zementieren die Verhältnisse.

Leser*innen, die oben sind, aber weltoffen tun, begeben sich 
nämlich gern via Literatur in exotische Gefilde. Was würden sie 
auch ohne unsere Geschichten tun? Besuche in Fusionsküchen 
und Eigentümer*innenversammlungen geben halt nichts her. Und 
eines bleibt klar: Die oben haben die Kultur, die unteren dürfen 
höchstens mal mitspielen. So manch ein*e Autor*in gibt diesen 
Heinis auch bereitwillig, was sie brauchen, stellt die eigene Familie 
aus, zeichnet sie als einfach und einfältig, beschreibt grobe, plumpe 
Körper und schiebt menschliche Abgründe auf die eigene Herkunft. 
Denn natürlich wird man nicht automatisch links oder feministisch, 
wenn man arm aufwächst (aktuelles Beispiel: US-Vizepräsident 
JD Vance, der mit seinem Armutsaufstiegsbuch „Hillbilly-Elegie“ 
berühmt wurde), sondern geht dem Aufstiegsmärchen vielleicht 
auch zu gern auf den Leim – und identifiziert sich lieber mit denen 
oben, wenn man endlich zu ihnen gehört.

Es ist allerdings auch möglich, solidarisch damit umzugehen, 
sich für Umverteilung einzusetzen – und für ein Ende von Armut. 
Dafür muss man als Erstes raus aus der Scham. Armut ist kein 
persönliches Problem und darf nicht privat bleiben. Armut ist nicht 
exotisch, keine Ausnahme, sondern Normalität. Und deswegen muss 
man handeln, statt sich nur individuelle Geschichten zu erzählen. 
Dann lesen wir irgendwann von Armut nur noch in historischen 
und dystopischen Romanen – spannend. 

Von Paula Irmschler

56 57 Dossier


